# البنية السردية في قصيدة "الأمير المتسول" لعبد المعطي حجازي -مقاربة بنيوية سيميائية-

الدكتورة: وداد بن عافية قسم اللغة العربية و أدابها كلية الآداب و اللغات جامعة باتنة- (الجزائر)

#### Résumé:

La définition de l'image artistique représente, depuis longtemps,l'axe principal dans lequel se déroule tous les essais pour comprendre les secrets de la créativité littéraire. On ne peut imaginer un texte littéraire sans image artistique parce qu'en d'absence de cette dernière, il considérer comme des paroles normales. Et c'est une réalité que les spécialistes ont compris son importance mais ils la donnent plusieurs définitions selon leurs différentes perspectives. Et ce concept nous amène aux différents styles que connaissent les textes littéraires . Les critiques ont la décrit depuis longtemps comme les comparaisons, les métaphores et la métonymie et tous ce que accompagne ces dernières problématiques et des sujets théoriques à propos du mot et de sens, et les critères de la créativité, la valeur esthétique et la fonction littéraire dans le monde moderne basant sur: qu'est ce que l'image artistique?

#### ملخـــص:

ظل مفهوم الصورة الفنية يمثل ، و منذ زمن بعيد ، المحور الأساس الذي تدور حوله كل محاولة لفهم أسرار الفعل الإبداعي في الأدب ، فلا يكاد يتصور نص أدبي من دون صورة فنية ، لأنه في غيابها لا يعدو أن يكون سوى ضربا من الكلام المألوف . وهي حقيقة أدرك دارسو الأدب قديما وحديثا أهميتها ، و لكن تعريفاتهم لها تعددت و تشعبت وفق منطلقاتهم المختلفة. و يحيل هذا المصطلح إلى أساليب مختلفة عرفتها نصوص الأدب ووالمحالل إلى أساليب مختلفة عرفتها نصوص الأدب والمجازات) و(الاستعارات) و(الكنايات) وما صاحب ذلك من إشكاليات و قضايا نظرية حول والوظيفة الأدبية في العصر الحديث قوامما جميعا: ما والوظيفة الأدبية في العصر الحديث قوامما جميعا: ما

#### المداخلة:

يتآلف الشعري والسردي في قصيدة الأمير المتسول، كتقنية تعبيرية حداثية، تسهم في تشييد البناء النصي، وتوليد مدلولاته بإلغاء الحدود الفاصلة بين فنون القول وأجناسه الخطابية، لتتبدى القصيدة بنسج جديد، يخفف من الاحتفاء باللغة المنمقة وبهرجما المجازي، مقترضا أساليب وتقنيات سردية يطرز بها أبياته ويوشيها.

إن عملية الاستعارة الحاصلة بين الأجناس الأدبية، تجعل القصيدة تتكشف عن زي جديد، ناجم عن التواشج الحاصل بين تقنيات تعبيرية في نسج متكامل لحمته الدوال اللغوية وسداته الحدث الدرامي المتفاعل بين الشخصيات في إطار زمكاني، دون أن يربك ذلك انتاء القصيدة الشعري أو يجردها من خصائصها الجوهرية.

#### 1 - سردية العنوان:

يشير "جون كوهن" أن العنونة من خصائص النصوص النثرية، "لأن النثر قائم على الوصل والقواعد المنطقية، بينا الشعر يمكن أن يستغني عن العنوان(...) مادام ينبني على اللااتساق واللاانسجام" (1) ، لذا تعتبر ظاهرة العنونة في الشعر شيئا جديدا، إذ كانت القصائد تكتب دون عناوين على عكس النصوص النثرية، وهو ما يدعم عملية الاقتراض الحاصلة بين الشعري والسردي .

تنبني قصيدة "الأمير المتسول" على علاقة مركزية بين صوت الشاعر والرمز الأسطوري الذي يستدعيه(أوديسيوس)،وهو ما يوحي به العنوان نفسه باعتبار أنه يضطلع بدور تناصي، فضلا عن كونه حسب "جيرار جنيت" عتبة نصية تزود القارئ بدلالات تتعلق بالمتن .

يليق بنص سردي يشتمل على مفارقة:الأمير +التسول !! يقوم بوظيفة تناصية (أوديسيوس)



مما يوحي بمعاناة ذات منكسرة بلغ بها العياء أشده، ذات تعيش تناقضات الحياة، تنازعها حركتان متضادتان، إنها ذات مؤهلة (الأمير)،لكنها تعيش وضعا و سياقا تثبيطيا يجردانها من إمكاناتها الفعلية، إنها غنية بمعطيات إيجابية كثيرة، لكنها تفتقر الزمان والمكان والسياق المناسب، مما يجعلها تعيش شرخا نفسيا وصراعا داخليا واغترابا روحيا، إنه "الصراع بين الروح والمادة، بين الفرد والآخر، بين القيم وضياع القيم"(2).

وهو ما تكشف عنه القصيدة في أسلوب سردي بسيط مستعص على الفهم المباشر لما تشتمل عليه من تناقضات تتطلب رؤيا شمولية تحقق الدلالة المتجانسة للنص، وهو ما لايتم إلا بالاستعانة بالتقطيع الذي يقسم القصيدة إلى بنى جزئية تسهل عملية الدراسة لاسيما أنها طويلة ومن الصعب التعامل معها دفعة واحدة، "بيد أن التقطيع عامة لا يجب أن يستند إلى معايير من خارج النص (كالتقسيم المعتاد إلى ثلاثة مقاطع، أو كالحدس الشخصي)، وإنما إلى عناصر يقترهما النص نفسه و يربط بينها"(3).فالتقطيع عملية إجرائية تتم الاستعانة بها لدراسة النصوص الشعرية والنثرية قصد الإلمام بالنظام الأسلوبي والبنائي الذي تستتر وراءه الدلالة.

#### 2 - تفصلات القصيدة :

يمكن اعتبار الأبيات الخمسة الأولى من القصيدة مفصلا بنيويا محما يساعد على تقسيمها مبدئيا إلى مقطعين، إذ يمتد المقطع الأول من البيت الأول (أقفرت الآن شوارع المدينة) إلى غاية (يأخذه في آخر السهرة!)، أما المقطع الثاني فيبدأ من تكرار (أقفرت الآن شوارع المدينة) إلى غاية آخر بيت في القصيدة (ويوفون النذور!).

ويمكن الاستناد على "زاوية التبئير"(4) كمصطلح سردي في تقسيم المقطعين السابقين إلى قسمين لتتم فصل القصيدة إلى أربعة مقاطع جزئية على النحو التالي :

م1: يشتمل على الأبيات الخمسة الأولى(الرؤية من الخلف) .

م2: من البيت السادس إلى غاية (يأخذه في آخر السهرة !) : الرؤية مع .

م3: من أقفرت الآن شوارع المدينة المعاودة: الرؤية من الخلف.

م4: من (شمسك يا مدينتي...) إلى آخر بيت (ويوفون النذور!): الرؤية مع .

فهل يعني هذا أن ثمة شخصيتان ساردتان في القصيدة؟ أم أنها ذات واحدة تناوبت السرد من منظورين مختلفين؟ فمن هي الأصوات الساردة ومن يتكلم داخل القصيدة، لاسيما أن مقاطعها تشتمل على ذوات رمزية أسطورية وتاريخية أسهمت في تفعيل حركية السرد بتناوب الأقوال والأفعال فيها؟.

# 3- استحضار الشخصيات الأسطورية والتاريخية:

إن الأسطورة بناء سردي وعندما يلتحم الشعر بها "لتحاما كبيرا (...) فإنه يستدرج إليه عناصرها السردية، أيضا، وهكذا يتم التخفيف من طبيعته اللسانية المكتفة ويغتني، من خلال الأسطورة، بمكونات سردية تسهم في تعزيز بنيته الحكائية"(5)، وتسهم الشخصيات الأسطورية التي توظف كرموز محملة بالدلالة في بناء الأحداث وتناميها عبر أبيات القصيدة.

يلوذ الشاعر بشخصية "أوديسيوس" في ضياعه واغترابه عن الوطن لسنوات طويلة، ليعبر عن تجربة الاغتراب التي بلغت أقصى حدودها من الشعور بالاستلاب والفزع الداخلي، ف "أوديسيوس" هو الشخصية الرمز التي يوحي إليها "الأمير المتسول" وهو معادل موضوعي "لعبد المعطي حجازي" الذي تقوض عالمه البطولي ولم يستطع الوصول إلى غاياته أمام مادية المدينة التي ضيعت الإنسان بصفائه الفطري، لذا تبدو الشخصية المخاطبة "الأمير" في المقطع الأول من القصيدة يائسة، محزومة، مستسلمة.

يستعين المقطع الثاني بشخصية "تموز"الأسطورية (صرتَ عجوزا، يا أيها الشيخ العقيم!) لتفعيل أجواء القحط والجفاف داخل القصيدة، فالأمير لم يستطع الحفاظ على مجد آبائه (وجهي لم يعد شبيها بأبي/ صرت عجوزا، وهو بعد في شبابه المقيم)، فالأب يرتبط بالخصب والشباب، إنه ينضح بالصفاء الروحي والتصالح الوجداني وبالقيم الفطرية التي شب عليها في القرية، أما هو فقد ضاع عندما أغرته النساء مثلها أغرت امرأة "أوديسيوس" في إحدى الجزر فغاب عن وطنه مدة أطول، وما النسوة عند "عبد المعطي حجازي" سوى سكان المدينة الذين أغروه بالبقاء فابتعد عن قيمه الأولى (قيم المعطي حجازي" سوى سكان المدينة الذين أغروه بالبقاء فابتعد عن قيمه الأولى (قيم

القرية)، إن المدينة بالنسبة له كالعالم السفلي الذي يسكنه الموتى وينزل إليه "تموز" عندما يموت .

يستحضر هذا المقطع شخصية "علي" الذي ارتدى رداء الرسول عليه السلام ليلة الهجرة مثبتا شجاعته وقوته النفسية ونضجه الذهني ووعيه العقائدي تأييدا للرسالة المحمدية، فكان في مستوى الرداء الذي ألبسه إياه الرسول صلى الله عليه وسلم. أما الشاعر فليس بحجم المسؤولية لمقاومة شراسة المدينة وإغراءاتها وبلغ به الاغتراب أشده إذ أصبح (لاملك ولا أسرة).

تظهر في المقطع الثالث شخصيتا"أوديسيوس" و"بنيلوب" (الأميرة السجينة)، الزوجة الوفية التي ظلت حبيسة القصر لسنوات تنتظر عودة الأمير الضال "أوديس"، إنها رمز لكل ما يؤمن به الشاعر من قيم ومبادئ ثائرة على السائد في المدينة.

يستحضر المقطع الرابع "طائر الفينيق" برمزيته الأسطورية الدالة على الانبعاث بعد الموت (فكيف لا أقتل نفسي؟ إنها العورة!)، لتأتي لحظة المكاشفة والتحدي باستحضار شخصية "برومثيوس" الذي تحدى رغبة الآلهة في احتكار المعرفة وأهداها للبشر.

تتنامى حركية السرد بتطور الأحداث وفق أدوار تقوم بها الشخصيات ضمن إطار زمكاني يفعل التوجه الدرامي للقصيدة .

#### 4 - بنية الواقعة السردية :

تسهم الأفعال بزمنيها الماضي والحاضر في تنمية الحركة السردية في النص(\*)، بشكل ملفت للانتباه، مع تفاوتها من حيث التواتر من مقطع لآخر، ويمكن رصد أربعة أنواع من الحركة السردية في المقاطع السابقة:

# م1: الحركة الأولى:

تعمق الحركة الأولى في القصيدة أجواء الجفاء والخواء والوحدة، وقد وظف الشاعر جملا فعلية دالة على الانفصام الحاصل بين الأمير الذي يمثل شخصية "عبد المعطي حجازي" نفسه وبين المدينة والناس (أقفرت/ انفض)، ويصل الإحساس بعدم الانتماء إلى المدينة أوجه إذ لا جدوى من التآلف والمصالحة ولا بد من المغادرة، مع التأكيد على ضرورة

حمل أشياء ثمينة (فاحمل بقاياك الثمينة/ واحمل تماثيل الأميرة السجينة).

يرتبط فعل (الحمل) باصطحاب أشياء خاصة لم يستطع تفعيلها وتحريكها في المدينة، فتحولت إلى بقايا وتماثيل، إنها أفكار ومبادئ الشاعر التي تتنافى وواقع المدينة التي جمدتها، لذا فهو يشعر بالوحشة والغربة والرغبة في الرحيل (إذهب) التي جاءت في شكل أمر خارجي، إذ يبدو السارد هاهنا خارجا عن أحداث القصة، وهو راو عليم يعرف حيثيات العلاقة المتأزمة بين الشاعر والمدينة وضرورة الرحيل عنها، إلا أن ضمير المتكلم (نا) يجعلنا نستنتج أن الراوي هنا هو الشاعر نفسه، فهو معني بالرحيل أيضا (فقد جاء ترامنا الأخير).

إن تعدد أشكال التبئير المتعلقة براو وحيد هو الشاعر نفسه، دليل على الانفصام الحاصل بداخله، وجاءت عبارة (ترامنا الأخير) لتفعيل عملية السرد وجعلها أكثر واقعية باستعال التعابير اليومية .

يبدو أن الصراع بين الشاعر والمدينة بلغ أوجه والغلبة كانت للأقوى (المدينة)، لذا جاءت الحركة الأولى من القصيدة مأساوية انتهت إلى طريق مسدود (الرحيل).

## م2 : الحركة الثانية :

تتحرك أفعال هذا المقطع ضمن ثلاثة أزمنة رئيسية: أولها منبثق عن الجو الأسطوري الرمزي الناتج عن حضور زمن "تموز" و"أوديسيوس"، وثانيها تاريخي ناتج عن استحضار رمز "علي" كرم الله وجمه، وثالثها متولد عن زمن استذكاري في شكل ومضات واقعية، وهي الأزمنة الثلاث التي شغلتها الحركة السردية للنص التي جاءت على لسان سارد ذاتي، فهو جزء من عملية السرد وواحد من ذواته الفاعلة.

#### 1- الزمن الأسطوري:

يبدأ المقطع بمشهد تصويري يصف فيه الراوي (الشاعر) وضعه الحالي، الذي يتسم بالسكون والعجز، وهو ما تعبر عنه الجملة الاسمية في بداية المقطع (وجمي)، والفعل الناقص (صار) والأفعال الماضية المرتبطة بالهزيمة والحذلان: سقطتُ، أضعتَ (الضمر المتصل يعودعلى الشاعر).

إن بداية المقطع أشبه ما تكون بأسطورة "تموز" (الشيخ العقيم) عند الموت ونزوله إلى العالم السفلي حيث الموت والفناء، وهو ما عبرت عنه سكونية هذا الجزء من المقطع الثاني، التي سرت في بنياته لتقيم علاقة مع البنية الثالثة حيث تشيع الأفعال الماضية المرتبطة بالإنجاز السلبي (نزلتُ، أغرتني، لم ألق) مستعيرا الزمن الأوديسي في لحظة ضعف أمام امرأة في جزيرة من الجزر أثناء رحلته.

يستحضر الشاعر إذن الزمن الأسطوري السلبي المرتبط بلحظة الضعف والقحط والجفاف، ليعبر عن استسلامه وحزنه وضياعه وهو يعيش حالة الاغتراب في المدينة.

# 2 – الزمن التاريخي:

يتجلى الزمن التاريخي في توظيف أفعال استذكارية تسهم في تنمية حركة السرد الذي يتخذ منحى إيجابيا، وقد جاء هذا الزمن في شكل وقفة وصفية استهلت بجملة اسمية (هذا ردائي الحرير)، ويقوم الوصف هنا حسب "جيرار جنيت" بوظيفة تفسيرية رمزية، موضحا قوة الماضي في أبعاده القيمية والأخلاقية والروحية (مازال لامع السواد، عاطر السترة، هذا شعار المجد والقوة)، سرعان ماتتحول صيغة الأفعال في البنية إلى المضارع (لم تعد، يشتريه، يأخذه) وهو زمن الشاعر السلبي المخالف للزمن التاريخي، وهنا تحدث المفارقة بين شخصيتي الشاعر وعلي.

## 3- الزمن الواقعي :

يتراوح الزمن الواقعي بين زمنين نقيضين، الأسطوري والتاريخي إذ يرتبط الأول منها بدلالات السلب والسكينة والتراجع والضياع، فيما يقترن الثاني بتمجيد القيم الروحية، لذا يشتمل هذا المقطع على حركة تنازعها طاقتان متناقضتان على النحو التالي:

#### طاقة سلسة:

- أنت الذي أضعت تاج المملكة
- أصبحتُ من أبناء هذه المدينة
- أصابني الخوف ولم أعد أقوى على رد النظر
  - ماذا أصاب الكلمات لم تعد تهزنا...

- أصبحت لاملك ولا أسرة .

#### 2- طاقة إيجابية:

استمعوا لي فأنا لست ببائع، ولكني أمير مملكتي من ألف عام، عرشها في أسرتي لو تصحبونني لها، أقطعكم سهولها ونبتني على تلالها المدائن الحرة .

إن الصراع بين الطاقتين السابقتين (الاستسلام/ المواجمة)، يفعل التوجه الدرامي لهذا المقطع، الذي سيشرع في الانفراج لصالح إحدى القوتين في الحركتين المواليتين.

#### الحركة الثالثة:

إن التكرار البنيوي لا يعني التطابق الدلالي، ومعاودة المقطع الأول ليكون هو نفسه الثالث إيذان بتغيير حركة الرحيل بمعنى المغادرة والاستسلام إلى معنى التحدي والمواجحة، فثمة انتقال من وضع إلى وضع نقيض، وما كان يبدو استسلاما في المقطع الأول أصبح يعني استعادة الزمن التاريخي بأمجاده والزمن الأسطوري الإيجابي باستحضار الرموز الفاعلة ذات الطاقة الإيجابية في المقطع الموالي.

#### الحركة الرابعة :

تأتي هذه الحركة لتبين موقف الشاعر إزاء المدينة التي تتصارع فيها قيم كثيرة: المادة/الروح، الفرد/ الجماعة، القيم/ ضياع القيم، الظلم/ الحق، وتحدد الحركة الأخيرة والحاسمة توجمها باستثار الرمز الأسطوري الذي ينفتح تدريجيا عل جملة من الدلالات. ينتقل الشاعر من السرد الاستذكاري إلى تفعيل تنامي الأحداث باستعال الأفعال المضارعة في البنية الأولى من هذا المقطع الدالة على استمرار المعاناة التي بلغت أقصاها، وأصبح لابد من الخلاص: (فكيف لا أقتل نفسي)، إن عملية القتل هنا مجازية وليست حقيقية وهو ما يؤكده قوله (إنها العورة!)التي يراد بها التكشف والانبعاث بعد غربة وطول سكوت. وهنا استحضار لطائر الفينيق كرمز للبعث، وهو ما عبرت عنه كلمة

(عار) المكررة في البنية الأخيرة من هذا المقطع، بعدما جاءت البنية الموالية معبرة عن التردد الذي يسبق الانطلاق الذي سرعان ما يعلن الشاعر عنه بقوله: (عار).

يرتبط العري بكشف الحقيقة أمام الجميع ، وهو ما يعبر عنه الرمز الأسطوري "برومثيوس" (مثل جثة تنوشها الصقور)، لتشيع نبرة التحدي في القصيدة عبر إشاعة الأفعال المضارعة التي تعبر على البدء والاستمرارية (يلذ لي العبور/ بين علامات المرور، أخرج للشرطي لساني)، فثمة تحد لسلطة المدينة الصارمة، وإقلاع عن الصمت (ظهري إلى الحائط)، وإن كان يدري أن الثمن سيكون غاليا، لكن حسبه أنه سيوقظ الجماهير من غفوتها (ألفت أنظار الجماهير إلي) وأنها ستكون مؤمنة ووفية لأفكاره وقيمه (ويوفون النذور!).

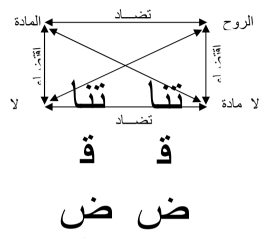
ومن ثم تكتسح الطاقة الايجابية التي مُهد لها في الأبيات الأخيرة من المقطع الثاني بنية القصيدة، وقد أسهمت الشخصيات التاريخية والأسطورية في صنع الأحداث و تفعيلها وتنميتها عبر الحركة السردية التي سادت القصيدة ونسجت دلالتها عبر تشابك مجموعة من العلاقات وتفاعلها، لنصل في الأخير إلى رؤيا شمولية توجز قراءتنا للقصيدة، وهو ما يمكن إيجازه في الترسيمة العاملية لـ"غريماس" التي تكثف لنا النشاط الحاصل على مستوى النص على النحو التالي:



- شمس المدينة

ومن هنا أمكننا إيجاز الحركة الدرامية التي فعلت أحداث القصيدة في قوتين متصارعتين

# تتمظهران دلاليا في المربع السيميائي التالي:



تمثل المدينة الخواء الروحي و تكريسها للمادة بشكل كبير، مما جعل الشاعر ينقم منها ومن العيش فيها، رغبة في الخلاص من زيفها وبهرجما الكذاب، فالجمال والروح والحياة قيم غيبها منطق المدينة التي لا بد من هجرانها لاستعادة أوكسير الحياة .

#### ملحق: (نص القصيدة)

أقفرت الآن شوارع المدينه وانفض عنك الناس أيها الأمير فاحمل بقاباك الثمينة واحمل تماثيل الأميرة السجينة واذهب. فقد جاء ترامنا الأخر! وجھی لم یعد شبیها بأبی صرت عجوزا، وهو بعد في شبابه المقيم تقول لى رسومه، حين سقطت فوقها، فارتطمت وجوهها، واتخذت مني زوايا مضحكه تقول لي، وهي تحيل أعينا باسمة،

في وجمي الباكي الكظيم: أنت الذي أضعت تاج المملكة يا أيها الشيخ العقيم! لاتسخرى من منظرى أيتها الهره لو تصحبينني ترین مجدی، و ترین صورتی وتشربين قهوتي المرة حين نزلت أشهد الميناء، أغرتني النساء وعدت. لم ألق السفينه وهكذا أصبحت من أبناء هذه المدينه! كان القمر ليلتها في الماء يقطف الزهر وكانت المدينه تبدو على البعد كئيبة حزينه وحين رنق السكون، وارتمى على الشجر غنیت یا حبیبتی تململ الحزن بصدري مثلما تستيقظ الذكري على دفق المطر ثم مشي مثاقل الخطو كما تولد أول الدموع في مآقينا الضنينه ثم رأيته أمامي واقفا يبكي على مرمي حجر مستندا برأسه للخلف، ماسحا جبينه مكللا بالشوك، باسطا يمينه وقال لي:

هذا طريقي فلنواصل السفر ولا نقيم في مدينه حينئذ أصابني الخوف، فلم أقو على رد النظر بينما مضى عني، وغاب في السكينه! استمعوا لي فأنا لست ببائع، ولكني أمير مملكتي من ألف عام، عرشها في أسرتي أنهارها خمره وأرضها خضره لو تصحبونني لها، أقطعكم سهولها ونبتني على تلالها المدائن الحره! ماذا أصاب الكلمات لم تعد تهزنا ولم تعد تسرقنا من يومنا تثبر فينا العطف..قد وقد تثي السخريه لكنها .. تموت تحت الأغطيه هذا ردائي الحرير مازال لامع السواد، عاطر السترة أهداه لي في سالف الزمان جدي الكبير وقال لي.. هذا شعار المجد والقدره سر تحته في ليلة الهجره واستوحه الإيماء والنبره والق به المحبوب في الليل الأخير لكنني يا أيها الجمع الغفير أصبحت .. لاملك، ولا أسره

ولم تعد بي حاجة إلى الرداء فهل هنا من پشتریه يأخذه.. في آخر السهره! أقفرت الآن شوارع المدينه وانفض عنك الناس أيها الأمير فاحمل بقاياك الثمينه واحمل تماثيل الأميرة السجينه واذهب.فقد جاء ترامنا الأخبر شمسك يا مدينتي قاسية على وحدي تتبعني أنى ذهبت تأكل ثوبي، وتعري سوأتي أهرب منها أين يا مدينتي وهي تنام تحت جلدي؟! لا الليل يحميني، ولا ستائر الحجره من هذه الشمس اللعينه ومن يد تقبض صدري، يا ترى هو الأسي فكيف لاينزل دمعي؟ يا ترى هي الضغينه؟ فكيف لا أقتل نفسى ؟ إنها العوره! ماذا أقول يا أميرتي السجينه عن عمري الذي يضيع من يدي بدون أن أعرف موعد الرجوع لا بد أنك انتحرت،

أو هرمت في السراديب الحصينه وشاخ وجمك الوديع! من أجل ماذا أحمل السيف إذن؟ يا أيها الحداد خذه وأعطني نصف الثمن! كان على الفطره يبكي بغمده على الحق المضاع حتى إذا جردته تجهم التاعه، واربدت النظره وشد.. منزوع القناع وانقض.. موتور الذراع محتدم الشفره حتى إذا شاهدني فر ذلك المساء خائفا من شبحي أصيب بالحسره أنكرني.. فلم يعد يسمعني،ولم يعد يصحبني وليلة فليلة ..رث الشعار الملكي فوق نصله وضاع وها هو الآن يذوب قطرة..فقطره يصبح سكينا للص، أو دليلا في مداخل المدن! عار أنا الس كما ولدت الا بل مثل جثة تنوشها الصقور عاريلذ لي العبور بین علامات المرور أخرج للشرطي لساني، وأفر راكضا فيكتّم الضحكة في الوجه الوقور تشيح عني أوجه النسوة خوفا، وأنا

أنظر من طرف خفي للظهور والصدور عار أنا ظهري إلى الحائط، أطلقوا الرصاص قبلما الفت أنظار الجماهير إلي فيبتنون لي ضريحا، ويوفون النذور !(6).

## الهوامش والمراجع ولمصادر

- (1)- جميل حمداوي، السيميوطيقا والعنونة، عالم الفكر، مج 25، ع3، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، 1997، ص 98.
- (2)- أحمد زياد محبك، الشاعر والمدينة، قراءة في نص شعري، مجلة فصول، ج1، مج 15، ع2 ، القاهرة، 1996، ص 321
- (3)- هايدي تويل، المحارب ضد الحكيم،العالم الدلالي الفردي والمرسلون الكوزمولوجيون في كائنات مملكة الليل،ت: نورا أمين، مجلةفصول، ج1، مج 15،ع 2 ،القاهرة، 1996، ص 271.
- (4)- تم اعتاد التصنيف الثلاثي للمنظور السردي حسب "جون بويون"، ينظر: حميد الحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ط3، المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر، بيروت، الدار البيضاء، 2000، ص 47- 48.
- (5)- على جعفر العلاق،الدلالة المرئية، قراءات في شعرية القصيدة الحديثة، ط1، دار الشروق،عمان، 2002، ص 15.
- (\*)- "إن دراسة البنية تعني، ضمنيا، الوقوف عند نظام الحركات (الذوات وطرائق حضورها وتفاعلها مع محيطها) واستقراء العلاقات التي تتأسس داخل النص سواء بين الألفاظ والأشخاص، أو بين الصور وطرائق تأسيسها."، محمد لطفي اليوسفي، في بنية الشعر العربي المعاصر، دط، سراس للنشر، تونس، 1985، ص 22.
- (6)- قصائد أحمد عبد المعطي حجازي، دط، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، 2006، ص 35-42.